Jurnal ATSAR UNISA Vol. 5 No. 1. Desember 2025

INTERNALISASI DAN AKTUALISASI FILSAFAT SUNDA DALAM GAYA
KEPEMIMPINAN KANG DEDI MULYADI (KDM)

Uyu Wahyudin?, Dudi Komaludin?
1.2Universitas Islam Al-Thya Kuningan, Jawa Barat, Indonesia
Email: Yuwahyudin8181@gmail.com, ?dudi.icka@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini menganalisis peran sentral filsafat Sunda dalam mengonstruksi gaya
kepemimpinan Dedi Mulyadi. Melalui pendekatan kualitatif studi kasus, penelitian
ini menginvestigasi bagaimana ajaran “silih asah, silih asih, silih asuh”
diinternalisasi dan diaktualisasikan. Dengan menggunakan lensa teoretis Servant
Leadership (Kepemimimpinan Pelayan) dan Interaksionisme Simbolik,analisis
data dari konten digital dan dokumentasi menunjukkan bahwa filsafat Sunda
menjadi fondasi etis bagi praktik kepemimpinan pelayan. Manifestasinya terlihat
pada tindakan empatik dan penggunaan simbol-simbol budaya Sunda sebagai
medium komunikasi untuk membangun legitimasi yang berakar pada kearifan
lokal.

Kata kunci: Filsafat Sunda, Gaya Kepemimpinan, Dedi Mulyadi

Abstract

This study analyzes the central role of Sundanese philosophy in constructing Dedi
Mulyadi's leadership style. Through a qualitative case study approach, this study
investigates how the teachings of “silih asah, silih asih, silih asuh” are internalized
and actualized. Using the theoretical lenses of Servant Leadership and Symbolic
Interactionism, data analysis from digital content and documentation shows that
Sundanese philosophy serves as an ethical foundation for servant leadership
practices. Its manifestation is seen in empathetic actions and the use of Sundanese
cultural symbols as a medium of communication to build legitimacy rooted in local
wisdom.

Keywords: Sundanese Philosophy, Leadership Style, Dedi Mulyadi

Pendahuluan

Kepemimpinan dalam konteks politik modern seringkali dianalisis melalui
kerangka teoretis universal yang mengabaikan partikularitas budaya lokal. Namun,
kemunculan figur seperti Dedi Mulyadi menunjukkan fenomena kepemimpinan yang
secara eksplisit berakar pada nilai-nilai etnisitas. Gaya kepemimpinannya yang khas,
ditandai dengan interaksi langsung yang intens dengan masyarakat dan penggunaan
simbol-simbol budaya Sunda, menjadi sebuah anomali menarik di tengah lanskap politik
nasional. Fenomena ini memunculkan pertanyaan fundamental mengenai bagaimana
sistem filosofis lokal dapat membentuk praktik kepemimpinan kontemporer. Oleh karena
itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam peran dan pengaruh
filsafat Sunda dalam mengonstruksi gaya kepemimpinan Dedi Mulyadi.

38


mailto:uwahyudin8181@gmail.com,%20
mailto:dudi.icka@gmail.com

Filsafat Sunda, khususnya ajaran “silih asah, silih asih, silih asuh™, diduga
menjadi landasan etis yang membentuk kepemimpinan Dedi Mulyadi. Falsafah ini
menekankan prinsip saling mengasihi, membimbing, dan mencerdaskan, yang secara
konseptual memiliki keselarasan kuat dengan teori Kepemimpinan Pelayan (Servant
Leadership). Penelitian ini akan membedah bagaimana nilai-nilai tersebut diinternalisasi
dan diaktualisasikan dalam tindakan nyata serta komunikasi simbolisnya. Melalui analisis
terhadap penggunaan artefak budaya dan narasi lokal, penelitian ini berupaya
menjelaskan mekanisme transformasi ajaran filosofis abstrak menjadi praktik
kepemimpinan yang otentik, kontekstual, dan diterima secara luas oleh masyarakat.

Kerangka teoretis ini memandang gaya kepemimpinan sebagai sebuah fenomena
yang tidak terlepas dari konteks budaya tempat pemimpin tersebut tumbuh dan
berinteraksi(Aqros et al., n.d.). Kepemimpinan bukanlah sekadar seperangkat atribut
personal, melainkan sebuah praktik sosial yang dibentuk oleh nilai, norma, dan
pandangan dunia yang diinternalisasi. Oleh karena itu, untuk membedah gaya
kepemimpinan Dedi Mulyadi, diperlukan sebuah lensa teoretis yang mampu
menghubungkan  tindakan  kepemimpinan dengan sistem filosofis  yang
melatarbelakanginya, dalam hal ini adalah filsafat Sunda yang menjadi rujukan utamanya
(Ardiyansyah et al., 2021).

Teori utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah Kepemimpinan Pelayan
(Servant Leadership) yang digagas oleh Robert K. Greenleaf. Teori ini berargumen bahwa
seorang pemimpin yang efektif pertama-tama harus memiliki jiwa seorang pelayan, yang
fokus utamanya adalah melayani dan memenuhi kebutuhan orang lain, baik itu pengikut
maupun komunitas yang lebih luas. Karakteristik utamanya meliputi empati, kesadaran,
persuasi, dan komitmen terhadap pertumbuhan orang lain. Kerangka ini relevan untuk
menganalisis kepemimpinan yang menekankan pengabdian dan pengayoman terhadap
masyarakat (Ilham Gandasacita et al., 2024).

Prinsip-prinsip dalam Kepemimpinan Pelayan memiliki keselarasan yang kuat
dengan nilai-nilai inti dalam filsafat Sunda. Konsep fundamental seperti “silih asah, silih
asih, silih asuh” (saling mencerdaskan, mengasihi, dan membimbing) secara langsung
mencerminkan semangat melayani dan memberdayakan sesama. Falsafah ini
memposisikan pemimpin bukan sebagai penguasa, melainkan sebagai figur yang
bertanggung jawab untuk merawat keharmonisan dan kesejahteraan kolektif. Dengan
demikian, filsafat Sunda menyediakan landasan etis dan moral bagi manifestasi praktik
kepemimpinan pelayan dalam konteks lokal (Aqros et al., n.d.).

Sebagai pelengkap, penelitian ini juga memanfaatkan perspektif Interaksionisme
Simbolik untuk memahami bagaimana filsafat tersebut diaktualisasikan. Teori ini
menjelaskan bahwa realitas sosial dibangun melalui interaksi dan interpretasi simbol.
Dalam konteks ini, gaya kepemimpinan Dedi Mulyadi dianalisis melalui bagaimana ia
menggunakan simbol-simbol budaya Sunda, seperti bahasa, artefak, dan ritual, untuk
mengkomunikasikan nilai-nilai kepemimpinannya. Tindakan simbolis ini berfungsi
sebagai saluran penting untuk menerjemahkan konsep filosofis ke dalam perilaku
kepemimpinan yang dapat dipahami dan diterima oleh seluruh komunitas (Citraningsih
& Noviandari, 2022).

Metode
Pendekatan dan Desain Penelitian

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus tunggal
(single case study) (Poltak, 2024) Pendekatan kualitatif dipilih karena kemampuannya

39



untuk memahami secara mendalam dan holistik fenomena sosial yang kompleks, yakni
internalisasi nilai-nilai filsafat Sunda ke dalam praktik kepemimpinan. Desain studi kasus
dianggap paling tepat karena memungkinkan peneliti untuk melakukan investigasi
intensif dan mendalam terhadap subjek tunggal, Kang Dedi Mulyadi, dalam konteks
kehidupannya yang otentik. Melalui desain ini, peneliti dapat mengeksplorasi secara rinci
bagaimana pandangan dunia, nilai, dan keyakinan yang berakar pada budaya Sunda
membentuk keputusan dan interaksi yang dilakukan oleh subjek penelitian.

Secara spesifik, desain studi kasus yang digunakan bersifat deskriptif-
eksplanatoris (Collins et al., 2021). Aspek deskriptif bertujuan untuk memaparkan secara
sistematis karakteristik gaya kepemimpinan Dedi Mulyadi, termasuk penggunaan simbol-
simbol budaya dalam komunikasi publiknya. Sementara itu, aspek eksplanatoris berupaya
untuk menjelaskan hubungan kausal antara filsafat Sunda yang dianut dengan manifestasi
gaya kepemimpinan tersebut. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
mengidentifikasi adanya pengaruh, tetapi juga menganalisis bagaimana mekanisme
pengaruh tersebut bekerja, menghubungkan konsep abstrak seperti “silih asah, silih asih,
silih asuh” dengan tindakan nyata yang dapat diamati dan diinterpretasikan dalam
kerangka Kepemimpinan Pelayan.

Sumber Data dan Teknik Pengumpulan Data

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder
yang dipilih secara purposif untuk memperoleh pemahaman yang kaya dan mendalam.
Data primer bersumber dari observasi non-partisipan terhadap berbagai konten digital
yang menampilkan Dedi Mulyadi secara langsung, seperti video pidato, rekaman kegiatan
blusukan di kanal YouTube resminya, dan unggahan media sosial. Fokus observasi
adalah pada pernyataan, tindakan, dan penggunaan simbol-simbol budaya Sunda.
Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari studi literatur yang mencakup artikel
berita di media massa kredibel, buku biografi, jurnal ilmiah, serta dokumen-dokumen
kebijakan yang diterbitkan selama masa kepemimpinannya.

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah studi dokumentasi dan
observasi digital. Studi dokumentasi dilakukan dengan cara mengumpulkan,
menginventarisasi, dan menelaah secara kritis seluruh dokumen yang relevan untuk
mengidentifikasi pola-pola pemikiran dan kebijakan yang berakar pada filsafat Sunda.
Selanjutnya, observasi digital atau netnografi diterapkan untuk mengamati secara
sistematis perilaku dan komunikasi Dedi Mulyadi di ruang siber. Teknik ini
memungkinkan peneliti untuk menangkap interaksi simbolik dan narasi kepemimpinan
yang dibangunnya. Kombinasi kedua teknik ini bertujuan untuk melakukan triangulasi
sumber guna memperkuat validitas dan reliabilitas data yang terkumpul dalam penelitian.

Teknik Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model analisis interaktif yang
dikembangkan oleh Miles dan Huberman (Citraningsih & Noviandari, 2022) yang terdiri
dari tiga komponen utama: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan
(verifikasi). Pada tahap reduksi, seluruh data kualitatif yang terkumpul dari observasi
digital dan dokumentasi akan dipilah, difokuskan, dan diabstraksikan untuk menemukan
pola-pola yang relevan. Selanjutnya, data yang telah tereduksi disajikan secara sistematis
dalam bentuk narasi dan matriks tematik untuk memetakan manifestasi filsafat Sunda dan
prinsip Kepemimpinan Pelayan. Proses ini melibatkan pengkodean untuk
mengkategorikan data berdasarkan konsep teoretis yang telah ditetapkan sebelumnya.

40



Setelah mengidentifikasi tema-tema utama, analisis dilanjutkan dengan
pendekatan interpretatif berdasarkan paradigma Interaksionisme Simbolik (Citraningsih
dan Noviandari, 2022). Tahap ini berfokus pada analisis mendalam tentang penggunaan
simbol-simbol budaya Sunda oleh Dedi Mulyadi dalam semua tindakan dan
komunikasinya.Setiap simbol, baik verbal maupun non-verbal, dianalisis untuk
memahami bagaimana makna kepemimpinan yang melayani dan mengayomi
dikonstruksikan dan dinegosiasikan dengan audiensnya. Analisis ini bertujuan untuk
menjelaskan bagaimana ajaran filosofis yang abstrak ditransmisikan menjadi praktik
kepemimpinan yang konkret dan dapat diterima secara sosial melalui interaksi simbolis
yang kaya makna

Pengecekan Keabsahan Data

Untuk memastikan kredibilitas temuan penelitian, diterapkan strategi triangulasi
yang mengombinasikan triangulasi sumber dan triangulasi teknik (Arianto, 2024).
Triangulasi sumber dilakukan dengan cara memverifikasi silang informasi yang diperoleh
dari data primer (observasi digital konten Dedi Mulyadi) dengan data sekunder (artikel
berita, biografi, dan dokumen kebijakan). Konsistensi antara pernyataan verbal dalam
video dengan tindakan kebijakan yang terdokumentasi akan menjadi fokus utama.
Sementara itu, triangulasi teknik dijalankan dengan membandingkan hasil yang didapat
dari metode observasi digital dengan temuan dari studi dokumentasi. Proses ini bertujuan
untuk membangun konvergensi bukti yang kuat dan mengurangi bias interpretasi tunggal.

Selanjutnya, keabsahan data juga diperkuat melalui ketekunan pengamatan dan
diskusi ahli (peer debriefing). Ketekunan pengamatan diwujudkan dengan melakukan
penelaahan data secara mendalam dan berulang kali untuk mengenali pola-pola subtil dan
konsisten dalam gaya komunikasi dan tindakan kepemimpinan subjek. Hal ini
memastikan bahwa interpretasi yang dibangun tidak bersifat dangkal. Selain itu, temuan-
temuan sementara dan analisis awal akan didiskusikan dengan pakar atau akademisi yang
memiliki keahlian dalam bidang budaya Sunda dan studi kepemimpinan. Langkah ini
berfungsi sebagai audit eksternal untuk menguji logika penarikan kesimpulan dan
memperkaya kedalaman analisis.

Hasil dan Pembahasan
Manifestasi Prinsip Kepemimpinan Pelayan dalam Gaya Kang Dedi Mulyadi

Hasil analisis terhadap konten digital dan dokumentasi kebijakan menunjukkan
bahwa gaya kepemimpinan Kang Dedi Mulyadi secara konsisten memanifestasikan
prinsip-prinsip kepemimpinan pelayan (servant leadership). Observasi pada aktivitas
blusukan yang dipublikasikan secara luas memperlihatkan adanya empati dan kesadaran
mendalam terhadap kebutuhan masyarakat. Ia tidak memposisikan diri sebagai penguasa,
melainkan sebagai pelayan yang secara aktif mendengarkan, memahami, dan berupaya
menyembuhkan persoalan komunitas. Tindakan ini selaras dengan tesis utama Greenleaf,
di mana seorang pemimpin sejati pertama-tama adalah seorang pelayan yang memiliki
komitmen tulus untuk melayani dan menumbuhkan kesejahteraan orang lain yang
dipimpinnya.

Lebih lanjut, karakteristik kepemimpinan pelayan juga tampak pada penggunaan
persuasi sebagai alat utama dalam memengaruhi publik, alih-alih menggunakan
kekuasaan koersif. Dalam berbagai dialog yang terdokumentasi, Dedi Mulyadi cenderung
membangun konsensus melalui pendekatan humanis dan argumentasi yang berakar pada

41



nilai-nilai bersama. Kemampuannya dalam membangun komunitas dan memberdayakan
individu merupakan bukti konkret dari penerapan prinsip ini. la secara efektif
mentransformasikan posisi kepemimpinannya menjadi sebuah platform untuk
pengabdian, di mana fokus utamanya adalah memastikan pertumbuhan dan pemenuhan
kebutuhan kolektif, bukan untuk dilayani, melainkan untuk melayani secara totalitas.

Internalisasi Nilai Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh dalam Praktik Kepemimpinan

Internalisasi falsafah “silih asah, silih asih, silih asuh” menjadi inti dari praktik
kepemimpinan Dedi Mulyadi. Prinsip “silih asih™ (saling mengasihi) dan “silih asuh”
(saling membimbing) termanifestasi secara jelas dalam berbagai program dan interaksi
langsungnya dengan masyarakat. Observasi digital terhadap aktivitas “blusukan”
menunjukkan pola konsisten di mana ia tidak hanya memberikan bantuan material, tetapi
juga pendampingan emosional dan solusi jangka panjang. Tindakan ini melampaui
sekadar kebijakan populis, melainkan merefleksikan peran pemimpin sebagai pengayom
yang bertanggung jawab atas kesejahteraan spiritual dan material warganya, selaras
dengan esensi kepemimpinan pelayan yang mengutamakan penyembuhan komunitas
(Ardiyansyah et al., 2021).

Sementara itu, prinsip “silih asah” (saling mencerdaskan) diaktualisasikan melalui
gaya komunikasi Dedi Mulyadi yang bersifat dialogis dan edukatif. Alih-alih
menggunakan instruksi hierarkis, ia kerap menggunakan narasi dan perumpamaan yang
berakar pada kearifan lokal untuk menyampaikan gagasan dan kebijakan. Pendekatan ini,
yang dianalisis melalui studi dokumentasi pidato dan konten media sosialnya, berfungsi
sebagai medium persuasi yang memberdayakan. la memposisikan masyarakat bukan
sebagai objek kebijakan, melainkan sebagai mitra dialog yang diajak untuk berpikir kritis.
Dengan demikian, kepemimpinannya menjadi proses pembelajaran kolektif yang
bertujuan meningkatkan kesadaran dan kemandirian komunitas yang dipimpinnya.

Internalisasi Nilai Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh dalam Praktik Kepemimpinan

Internalisasi falsafah “silih asah, silih asih, silih asuh” menjadi inti dari praktik
kepemimpinan Dedi Mulyadi. Prinsip “silih asih™ (saling mengasihi) dan “silih asuh”
(saling membimbing) termanifestasi secara jelas dalam berbagai program dan interaksi
langsungnya dengan masyarakat. Observasi digital terhadap aktivitas “blusukan”
menunjukkan pola konsisten di mana ia tidak hanya memberikan bantuan material, tetapi
juga pendampingan emosional dan solusi jangka panjang. Tindakan ini melampaui
sekadar kebijakan populis, melainkan merefleksikan peran pemimpin sebagai pengayom
yang bertanggung jawab atas kesejahteraan spiritual dan material warganya, selaras
dengan esensi kepemimpinan pelayan yang mengutamakan penyembuhan komunitas
(Ardiyansyah et al., 2021).

Sementara itu, prinsip “silih asah” (saling mencerdaskan) diaktualisasikan melalui
gaya komunikasi Dedi Mulyadi yang bersifat dialogis dan edukatif. Alih-alih
menggunakan instruksi hierarkis, ia kerap menggunakan narasi dan perumpamaan yang
berakar pada kearifan lokal untuk menyampaikan gagasan dan kebijakan. Pendekatan ini,
yang dianalisis melalui studi dokumentasi pidato dan konten media sosialnya, berfungsi
sebagai medium persuasi yang memberdayakan. la memposisikan masyarakat bukan
sebagai objek kebijakan, melainkan sebagai mitra dialog yang diajak untuk berpikir kritis.
Dengan demikian, kepemimpinannya menjadi proses pembelajaran kolektif yang
bertujuan meningkatkan kesadaran dan kemandirian komunitas yang dipimpinnya.

42



Aktualisasi Filsafat Sunda Melalui Simbolisme Budaya dalam Komunikasi Publik

Analisis terhadap konten digital dan dokumentasi publik menunjukkan bahwa
Dedi Mulyadi secara konsisten memanfaatkan simbol-simbol artefak budaya Sunda,
terutama ““iket” (ikat kepala) dan busana “pangsi”, sebagai medium komunikasi non-
verbal. Dalam kerangka interaksionisme simbolik, penggunaan atribut ini bukan sekadar
penanda identitas etnis, melainkan sebuah tindakan komunikatif yang sarat makna. “Iket”
dan “pangsi” secara visual mengonstruksikan citra pemimpin yang merakyat, sederhana,
dan tidak berjarak. Simbolisme ini secara efektif mentransmisikan nilai kerendahan hati
dan pengayoman, yang merupakan manifestasi konkret dari prinsip kepemimpinan
pelayan yang berakar pada filosofi Sunda untuk melayani, bukan dilayani.

Lebih lanjut, aktualisasi filsafat Sunda juga sangat kental dalam komunikasi
verbalnya. Observasi terhadap pidato dan dialognya menunjukkan penggunaan intensif
“paribasa” (peribahasa) dan metafora yang bersumber dari kearifan lokal untuk
menjelaskan gagasan atau kebijakan. Tindakan simbolis ini berfungsi sebagai alat
persuasi yang efektif, mentransformasikan konsep abstrak menjadi narasi yang mudah
dipahami dan diterima oleh audiensnya. Pendekatan ini merupakan implementasi dari
prinsip “silih asah” (saling mencerdaskan), di mana pemimpin tidak mendikte, melainkan
mendidik dan membangun kesadaran kolektif melalui kerangka acuan budaya yang sama,
sehingga memperkuat legitimasi kepemimpinannya (Ardiyansyah et al., 2021).

Dampak Filsafat Sunda terhadap Pembentukan Gaya Kepemimpinan Kontekstual
Kang Dedi Mulyadi

Filsafat Sunda terbukti menjadi fondasi utama yang membentuk gaya
kepemimpinan Dedi Mulyadi menjadi kepemimpinan kontekstual yang otentik. Alih-alih
mengadopsi model kepemimpinan universal secara kaku, internalisasi nilai “silih asah,
silih asih, silih asuh” memungkinkannya merespons permasalahan sosial dengan solusi
yang berakar pada kearifan lokal. Temuan menunjukkan bahwa pendekatannya tidak
bersifat satu ukuran untuk semua, melainkan disesuaikan dengan kebutuhan spesifik
komunitas yang dihadapinya. Dengan demikian, filsafat Sunda tidak hanya berfungsi
sebagai landasan etis, tetapi juga sebagai kerangka operasional yang fleksibel,
menjadikan kepemimpinannya relevan dan diterima secara kultural oleh masyarakat.

Dampak lebih jauh dari integrasi filsafat Sunda ini adalah terbentuknya ikatan
sosial-emosional yang kuat antara pemimpin dan masyarakat. Melalui penggunaan
simbol dan narasi budaya yang konsisten, Dedi Mulyadi berhasil mengkonstruksikan
realitas kepemimpinan yang dipahami dalam kerangka nilai bersama. Hal ini
mentransformasikan hubungan kepemimpinan dari sekadar transaksional-politis menjadi
relasi yang bersifat komunal dan mengayomi. Gaya kepemimpinan kontekstual ini
terbukti efektif dalam memobilisasi partisipasi publik dan membangun legitimasi yang
tidak hanya didasarkan pada kewenangan formal, melainkan pada kepercayaan dan
kedekatan kultural yang mendalam dengan masyarakat yang dilayaninya.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa gaya kepemimpinan Kang Dedi Mulyadi
merupakan manifestasi konkret dari Kepemimpinan Pelayan yang fondasinya berakar
kuat pada filsafat Sunda. Prinsip fundamental “silih asah, silih asih, silih asuh” tidak
hanya berfungsi sebagai landasan etis, tetapi juga sebagai kerangka kerja operasional
yang membentuk setiap tindakan dan kebijakannya. Karakteristik seperti empati,

43



persuasi, dan komitmen terhadap pertumbuhan komunitas secara konsisten termanifestasi
dalam interaksinya. Dengan demikian, kepemimpinannya bukanlah adopsi teori
kepemimpinan universal semata, melainkan sebuah sintesis otentik di mana kearifan lokal
menjadi jiwa dari praktik kepemimpinan modern yang melayani.

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa aktualisasi filsafat tersebut
menjadi efektif melalui penggunaan simbol-simbol budaya secara strategis, sebagaimana
dianalisis melalui lensa Interaksionisme Simbolik. Penggunaan artefak seperti “iket” dan
busana “pangsi”, serta narasi yang kaya akan “paribasa”, menjadi medium krusial untuk
mentransmisikan nilai-nilai kepemimpinan yang mengayomi dan merakyat. Interaksi
simbolis ini berhasil mengkonstruksikan citra pemimpin yang tidak berjarak dan
membangun legitimasi kultural yang kuat. Integrasi antara filsafat, simbol, dan tindakan
inilah yang pada akhirnya menghasilkan model kepemimpinan kontekstual yang otentik,
relevan, dan diterima secara mendalam oleh masyarakat.

BIBLIOGRAFI

Agros, M., Ridho, S., Madjid, V., Abdulkarim, A., & Igbal, M. (n.d.). Peran nilai budaya
Sunda dalam pola asuh orang tua bagi pembentukan karakter sosial anak.
Universitas Pendidikan Indonesia.

Ardiyansyah, A., Suryantoro, D. N., Sutrisna, P., & Kadir, S. S. M. A. (2021). Penerapan
filosofi Sunda “soméah hadé ka sémah” dalam interaksi virtual. Jurnal
Kewarganegaraan, 5(2), 642—650. https://doi.org/10.31316/jk.v5i12.1958

Arianto, B. (2024). Triangulasi metoda penelitian kualitatif.
https://doi.org/10.70310/q81zdh33

Citraningsih, D., & Noviandari, H. (2022). Interaksionisme simbolik: Peran
kepemimpinan dalam pengambilan keputusan. Social Science Studies, 2(1), 72—
86. https://doi.org/10.47153/sss21.3152022

Gandasacita, 1., Rifqo, & Asy’ari, H. (2024). Konsep dan implementasi servant leadership
dalam kepemimpinan modern. A/-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam,
5(2), 241-247. https://doi.org/10.55623/au.v5i2.373

Poltak, H. (2024). Pendekatan metode studi kasus dalam riset kualitatif Hendrik. Journal
of Local  Architecture and  Civil  Engineering,  2(2), 50-58.
https://doi.org/10.59810/localengineering

Wahyu Ilhami, M., Nurfajriani, W. V., Mahendra, A., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W.
(2024). Penerapan metode studi kasus dalam penelitian kualitatif.

44


https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1958
https://doi.org/10.70310/q81zdh33
https://doi.org/10.47153/sss21.3152022
https://doi.org/10.55623/au.v5i2.373
https://doi.org/10.59810/localengineering

