
 

 

Jurnal ATSAR UNISA                                        Vol. 5 No. 1, Desember 2025 

32 

 

TAJDID DAN PEMURNIAN ISLAM : UPAYA PEMBAHARUAN DAN 

PENJAGAAN KEMURNIAN AGAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM 

 

Muh. Amri Khadafi1), Iim Suryahim2), Nurul Iman Hima Amrullah3) 

Universitas Islam Al-Ihya Kuningan, Jawa Barat, Indonesia 

Email: 1)abuammarkhadafi@gmail.com, 2)iimsuryahim@unisa.ac.id, 
3)imanrol@gmail.com  

 

 

Abstrak  

Penelitian ini mengkaji konsep tajdīd (pembaharuan) dan pemurnian (taṭhīr) Islam 

dalam konteks pendidikan Islam sebagai upaya krusial untuk mengembalikan 

ajaran agama kepada Al-Qur’an dan As-Sunnah sesuai dengan pemahaman salaf 

al-ṣāliḥ. Latar belakang penelitian ini adalah maraknya 

praktik bid‘ah, khurafat, takhayul, serta masuknya pengaruh budaya dan pemikiran 

asing (sekularisme dan liberalisasi) yang menyebabkan kemunduran umat Islam. 

Secara fundamental, kemunduran ini diakibatkan oleh jahl (kebodohan terhadap 

ilmu syariat) yang berujung pada wahn (cinta dunia dan takut mati).    

Penelitian kualitatif kepustakaan (library research) dengan pendekatan historis-

analitis ini berfokus pada kerangka metodologi Tashfiyah wa Tarbiyah (Pemurnian 

dan Pembinaan) yang dikembangkan oleh ulama kontemporer. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tajdīd harus dilaksanakan melalui pembersihan komprehensif 

di bidang Ushul, meliputi pemurnian Aqidah dari ta’wil sifat, Pemurnian Sunnah 

dari hadits dha’if dan maudhu’, Pemurnian Fiqih dari taqlid buta 

dan ta’ashub madzhab, serta Pemurnian Tafsir 

dari Isrā’iliyyāt. Implementasi Tarbiyah dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 

berfungsi untuk memperkuat aqidah dan akhlak Qur’ani, sekaligus 

menjadi filter efektif terhadap tantangan globalisasi, liberalisasi, dan 

radikalisme. Pemurnian Islam ditekankan sebagai strategi pendidikan fundamental 

untuk melahirkan generasi Muslim yang berilmu, moderat, dan menjaga identitas 

agama yang murni. 

 

Kata kunci: Tajdid, Pemurnian Islam, Pendidikan Islam, Tashfiyah, Salaf al-ṣāliḥ. 

 

 

Abstract  

This study examines the concepts of tajdīd (renewal) and purification (taṭhīr) of 

Islam within the context of Islamic education, serving as a crucial effort to restore 

religious teachings to the Qur’an and the Sunnah based on the understanding of 

the salaf al-ṣāliḥ. The research is motivated by the pervasive practices 

of bid‘ah (innovation in religion), superstition, syncretism, and the infiltration of 

external cultural and philosophical influences (secularism and liberalization) that 

have contributed to the decline of the Muslim community. Fundamentally, this 

decline stems from jahl (ignorance of religious knowledge), leading to wahn (the 

love of the world and fear of death). This qualitative library research employs a 

historical and descriptive-analytical approach, focusing specifically on the 

methodological framework of Tashfiyah wa Tarbiyah (Purification and 

Cultivation) championed by contemporary scholars. The findings reveal 

that tajdīd must be executed through comprehensive cleansing across 

mailto:abuammarkhadafi@gmail.com,%202)iimsuryahim@unisa.ac.id
mailto:imanrol@gmail.com


33 

 

the Ushul (foundational principles), including purifying Aqidah from 

theological ta’wil, Sunnah from weak and fabricated hadiths, Fiqh from 

blind taqlid and sectarian ta’ashub, and Tafsir from Isrā’iliyyāt narratives. The 

implementation of Tarbiyah (cultivation) in Islamic Religious Education (PAI) 

serves a dual purpose: strengthening aqidah and Qur’anic morality, and acting as 

an effective filter against the challenges of globalization, liberalization, and 

radicalism. The purification of Islam is affirmed as a fundamental educational 

strategy necessary for producing a Muslim generation that is knowledgeable, 

moderate, and steadfastly preserves the authenticity of Islamic teachings. 

 
Keywords: Tajdid, Purification of Islam, Islamic Education, Tashfiyah, Salaf al-ṣāliḥ. 

 

 
Pendahuluan 

Islam diturunkan sebagai agama yang sempurna (Dinul Kamil), mencakup seluruh 

aspek kehidupan—mulai dari akidah, ibadah, akhlak, hingga muamalah (Al-Halabiy, 

2020). Kesempurnaan ajaran ini ditegaskan dalam Al-Qur’an (QS. Ali 'Imran: 85), di 

mana Imam Ibnu Katsir (2004) menjelaskan bahwa siapa yang menempuh jalan selain 

syariat Allah tidak akan diterima dan di akhirat termasuk orang yang merugi. 

Namun, dalam perjalanan sejarah, praktik keagamaan umat Islam diwarnai 

penyimpangan seperti bid‘ah, khurafat, takhayul, dan kontaminasi pemikiran asing (Al-

Halabiy, 2020). Kondisi ini melahirkan urgensi tajdīd (pembaharuan), yang dimaknai 

sebagai usaha sistematis untuk mengembalikan umat Islam kepada Al-Qur’an dan As-

Sunnah, dengan pemahaman yang lurus sebagaimana dipraktikkan oleh generasi salaf al-

ṣāliḥ (Al-Halabiy, 2020). 

Kelemahan dan keterpurukan kaum Muslimin dikembalikan kepada satu sebab 

utama, yaitu kebodohan (jahl) terhadap Allah dan hukum syar’i (Al-Halabiy, 2020). 

Kebodohan ini melahirkan penyakit wahn, yakni cinta dunia dan takut mati. Rasulullah 

shallallahu ‘alaihi wa sallam memperingatkan umat akan menjadi seperti sampah yang 

dibawa air hujan karena penyakit wahn ini (HR. Ahmad dan Abu Dawud). 

Solusi mujarab untuk mengobati penyakit ini adalah menuntut ilmu dan 

memahami agama secara mendalam, sejalan dengan sabda Nabi shallallahu ’alaihi wa 

sallam bahwa barangsiapa yang Allah kehendaki kebaikan, Allah akan memahamkannya 

dalam perkara agama (HR. Bukhari & Muslim). Pemahaman yang benar adalah kunci 

untuk menyiapkan diri menghadapi tantangan, sesuai perintah untuk mempersiapkan 

kekuatan (QS. Al Anfaal: 60) (Al-Halabiy, 2020). 

Jalan keselamatan yang diridhoi Allah Subhanahu wa Ta‘ala adalah Al-Qur’an 

dan As-Sunnah menurut pemahaman Salafus Ummah. Konsensus ini diperkuat oleh 

peringatan Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam tentang perpecahan umat menjadi 73 

golongan, di mana hanya satu golongan yang selamat, yaitu mereka yang menempuh jalan 

yang Beliau dan para Sahabat jalani saat itu (HR Ahmad, Tirmidzi, Ibnu Majah, 

disahihkan Al-Albani, 1995). 

Imam Bukhari (2019) menekankan pentingnya berilmu sebelum berkata dan 

beramal, berdasarkan firman Allah (QS Muhammad: 19). Metodologi ini menuntut 

seorang Muslim untuk mengikuti empat kewajiban mendasar dalam Surah Al-Ashr: (1) 

ilmu, (2) amalan dengan ilmu, (3) mendakwahkan ilmu, dan (4) sabar di atas rintangan 

(Al-Halabiy, 2020). 



34 

 

Penelitian ini bertujuan untuk: (1) Menjelaskan konsep tajdīd dan pemurnian 

dalam pendidikan Islam; (2) Menguraikan urgensi tajdīd dan pemurnian sebagai respons 

terhadap masalah fundamental umat; dan (3) Menjelaskan bentuk implementasi tajdīd 

dan pemurnian dalam sistem pendidikan Islam kontemporer (Al-Halabiy, 2020). 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research), yang melibatkan pendekatan historis dan deskriptif-

analitis (Al-Halabiy, 2020). 

Sumber data primer merujuk kepada Kitab At-Tashfiyah wa Tarbiyah Wa-

Atsaruhuma fii Isti’nafiil Hayatil Islimiyah oleh Syaikh Ali bin Hasan al-Halabi (Hasan 

bin Abdul Hamid Ali, 2020). Kitab ini merepresentasikan metodologi Tashfiyah wa 

Tarbiyah yang merupakan buah pemikiran Syaikh Muhammad Nashiruddin Al-Albani 

(Al-Halabiy, 2020). Data sekunder mencakup telaah kepustakaan berupa kitab karangan 

ulama yang relevan, jurnal, dan diktat pendukung. 

Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis kualitatif kritis untuk 

menemukan relevansi tajdīd dengan tantangan pendidikan Islam masa kini, khususnya 

dalam konteks perbaikan aqidah, ibadah, kurikulum, dan manajemen lembaga 

pendidikan.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Landasan Metodologis Tajdīd: Kerangka Tashfiyah wa Tarbiyah 

Metode tajdīd yang diadvokasi adalah Tashfiyah (pemurnian) 

dan Tarbiyah (pembinaan). Tashfiyah adalah upaya pembersihan ajaran Islam dari segala 

bentuk penyimpangan dan pengaruh luar yang merusak keaslian Islam. Tarbiyah adalah 

proses pembinaan umat di atas ajaran yang sudah dimurnikan (Al-Halabiy, 2020). 

Syaikh Ali bin Hasan al-Halabi memperluas konsep ini, menjadikannya asas dan metode 

dakwah. Kegagalan melaksanakan tashfiyah adalah penyebab tersebarnya kesesatan 

akidah, bid’ah ibadah, dan perselisihan, yang melepaskan kaum muslimin dari dua 

pondasi asli: Al-Qur’an dan As-Sunnah (Al-Halabiy, 2020). 

 

Urgensi Pemurnian (Tashfiyah) dalam Bidang Ushul 

Tashfiyah harus diterapkan secara rinci pada empat bidang fundamental: Aqidah, 

Sunnah, Fiqih, dan Tafsir (Al-Halabiy, 2020). 

1. Pemurnian Aqidah (Tauhid) 

Bidang Aqidah menuntut pembersihan dari berbagai bentuk syirik dan 

penyimpangan dalam Asma’ wa Sifat Allah, seperti keyakinan ahlu ta‘thil, tasybih, 

atau takwil (Al-Halabiy, 2020). Kesesatan muncul dari anggapan kelompok khalaf yang 

meyakini bolehnya takwil terhadap sifat Allah (Al-Halabiy, 2020). I’tiqad yang benar 

adalah menetapkan sifat-sifat Allah tanpa ta’til, tamtsil, takwil, atau tasybih (Ibnu 

Abdul’izzi, 2012). Contoh penyimpangan terlihat dari perbedaan jawaban umat saat 

ditanya, "Di manakah Allah?" yang menunjukkan adanya penyimpangan dari 

pemahaman yang benar (Al-Halabiy, 2020). 

2. Pemurnian Sunnah dan Ibadah 

Penyebaran hadits dha’if (lemah) dan maudhu’ (palsu) telah menyebabkan 

tersebarnya khurafat dan bid’ah (Al-Abaniy, 1995). Contohnya adalah hadits 

palsu, “Tidaklah bumiku dan langit-Ku meliputi-Ku, tatapi hati hamba-Ku yang mu’min 

meliputi-Ku,” yang bertentangan dengan penetapan sifat ketinggian Allah di 



35 

 

atas ‘Arsy (Al-Halabiy, 2020). Tashfiyah as-Sunnah menuntut usaha keras secara ilmiah 

untuk membersihkan kitab-kitab Sunnah dari riwayat lemah atau dusta, yang merupakan 

prasyarat untuk menegakkan prinsip ittiba’ (mengikuti tuntunan Nabi) (Al-Halabiy, 

2020). 

3. Pemurnian Fiqih 

Fiqih telah tertimpa dua masalah besar: taqlid buta (mengambil pendapat tanpa 

dalil) dan ta’ashub (fanatik) madzhab (Al-Halabiy, 2020). Padahal, para Imam madzhab 

yang empat (Abu Hanifah, Malik, Syafi’i, Ahmad) secara tegas menolak taqlid buta (Al-

Halabiy, 2020). Ta’ashub bahkan menyebabkan pertikaian sosial, seperti antara pengikut 

madzhab Syafi’i dan Hanafi di Ashbahan (Al-Halabiy, 2020). Tashfiyah fiqih wajib 

dilakukan dengan mengembalikan fiqih kepada dalil Al-Qur’an dan Sunnah (Al-Halabiy, 

2020). 

4. Pemurnian Tafsir 

Kitab-kitab tafsir banyak memuat nukilan dusta yang disandarkan kepada Salaf, 

bahkan hanya berdasarkan pemikiran atau keracunan kias (Ibnu Katsir, 2004). Syaikhul 

Islami Ibnu Taimiyyah menyatakan bahwa kitab-kitab tafsir mengandung banyak tafsir 

dusta dan nukilan yang tidak shahih (Ibnu Katsir, 2004). 

Contoh terang adalah kisah Tsa’labah bin Hathib yang sering dimuat dalam 

banyak kitab tafsir (az- Zamakhsyary, Ibnu Jauzy, ar-Razy, al-Baidhawy, as-Suyuthi) dan 

menuduh seorang Sahabat Badar sebagai munafik, padahal ulama hadits seperti Ibnu 

Hajar (2019) dan Al-Albani (1995) telah menetapkan bahwa kisah 

ini dha’if dan munkar. Tashfiyah tafsir adalah upaya untuk membongkar kisah-kisah 

yang memperburuk firman Allah, seperti Isrā’iliyyāt atau takwil-takwil yang 

menyimpang dari manhaj Salafush Shalih (Al-Halabiy, 2020). 

 

Pemurnian (Tashfiyah) dalam Bidang Ushul dan Kaitannya dengan Pendidikan 

Kegagalan mempraktikkan tashfiyah pada level ushul agama menciptakan risiko 

sistemik dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Penolakan 

terhadap taqlid dan ta’ashub adalah keharusan pedagogis untuk mengatasi stagnasi 

berpikir (jumud) yang diakibatkan oleh penutupan pintu ijtihad (Al-Halabiy, 2020). 

Pendidikan harus menghasilkan individu yang memiliki kemandirian intelektual yang 

kuat yang berakar pada dalil yang kokoh (Al-Halabiy, 2020). 

Tabel 1. Pemurnian (Tashfiyah) dalam Bidang Ushul dan Kaitannya dengan Pendidikan 

Bidang 

Ushul 
Penyimpangan Kritis 

Upaya Pemurnian 

(Tashfiyah) 

Relevansi 

Pendidikan 

Islam (PAI) 
Aqidah 

(Tauhid) 

Ta’wil, Tasybih, Tamtsil Sif

at Ilahiah (Al-Halabiy, 

2020). 

Menetapkan I’tiqad Shahih 

tanpa ta’til, tamtsil, takwil, 

atau tasybih (Ibnu 

Abdul’izzi, 2012). 

Menguatkan 

kurikulum 

Tauhid, 

menghapus materi 

yang mengandung 

sinkretisme (Al-

Halabiy, 2020). 

Sunnah & 

Ibadah 

Penyebaran 

hadits dha’if dan maudhu’ (

Al-Abaniy, 1995). 

Tashfiyah as-Sunnah: 

Membersihkan literatur 

Sunnah secara ilmiah (Al-

Halabiy, 2020). 

Memastikan 

materi Ibadah dan 

Akhlak hanya 

bersumber dari 

Hadits shahih (Al-

Halabiy, 2020). 



36 

 

Fiqih Taqlid buta, Ta’ashub madz

hab, dan penutupan 

pintu Ijtihad (Al-Halabiy, 

2020). 

Mengembalikan Fiqih 

kepada dalil (Al-Qur’an 

dan Sunnah). 

Mendorong istidlal (Al-

Halabiy, 2020). 

Membina 

pemikiran kritis 

(istidlal), bukan 

sekadar 

menghafal 

perbedaan 

pendapat (Al-

Halabiy, 2020). 

Tafsir Memuat 

kisah Isrā’iliyyāt dan narasi 

dusta (Ibnu Katsir, 2004). 

Tashfiyah Tafsir: 

Membersihkan kitab tafsir 

dari kesalahan (Al-

Halabiy, 2020). 

Melatih 

kemampuan 

literasi tafsir 

kritis, memastikan 

pendidik 

menggunakan 

referensi tafsir 

yang murni 

metodologinya 

(Al-Halabiy, 

2020). 

 

Implementasi Tashfiyah dan Tarbiyah dalam Pendidikan Islam 

Setelah fase Tashfiyah, implementasi Tarbiyah harus menyentuh seluruh dimensi 

pendidikan (Al-Halabiy, 2020). 

1.  Penguatan Kurikulum dan Materi Ajar 

Kurikulum PAI harus direvisi untuk mengintegrasikan ilmu agama yang murni 

dengan ilmu sains, sambil menyaring secara ketat materi yang berpotensi menyimpang 

atau mengandung pengaruh sekuler. Kurikulum harus berfokus pada 

penguatan tauhid murni dan memastikan materi didasarkan pada dalil yang shahih (Al-

Halabiy, 2020). 

2. Pembaharuan Metode Pembelajaran 

Metode pengajaran harus diubah dari pola yang mendorong taqlid menjadi pola yang 

berbasis riset, dialogis, dan kritis (istidlal) (Al-Halabiy, 2020). Hal ini sejalan dengan 

prinsip yang ditekankan oleh Imam Bukhari mengenai kewajiban berilmu sebelum 

berkata dan beramal (Albukhariy, 2019). 

3. Manajemen Lembaga dan Budaya Islami 

Pendidik adalah wakil-wakil Allah dalam menegakkan ilmu. Pembinaan akhlak dan 

spiritualitas (tarbiyah ruhiyah) harus menjadi fokus utama, memurnikan praktik ibadah 

di sekolah, dan menanamkan akhlak Qur’ani (Al-Halabiy, 2020). 

 

Relevansi Tajdīd terhadap Tantangan Global Kontemporer 

Di era kontemporer, tajdīd dan pemurnian Islam memiliki fungsi ganda sebagai 

filter ideologis yang krusial. Umat Islam dihadapkan pada arus globalisasi yang 

membawa paham liberalisasi, sekularisasi, dan sinkretisme. Tanpa tashfiyah yang ketat, 

kemurnian ajaran Islam akan terkikis. (Al-Halabiy, 2020) 

Pemurnian Islam berfungsi sebagai upaya untuk membangun identitas Islam yang 

murni, otentik, sekaligus moderat. Dengan berpegang teguh pada manhaj yang shahih, 

umat dapat terhindar dari ekstremitas, baik ekstremitas tradisional (fanatisme madzhab 

dan bid’ah) maupun ekstremitas radikal. Pembaharuan ini menegaskan bahwa kekuatan 

umat tidak terletak pada jumlah atau perlengkapan semata, melainkan pada ketaatan 

terhadap Allah dan Rasul-Nya, yang diwujudkan melalui ilmu dan amal yang murni. 



37 

 

Pengokohan persatuan umat harus dicapai melalui kesatuan manhaj yang shahih, bukan 

sekadar persatuan di atas kebatilan atau perbedaan yang tidak berdasar. (Al-Halabiy, 

2020) 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan uraian dan pembahasan yang telah dipaparkan, diperoleh kesimpulan 

sebagai berikut: 

1. Tajdīd (pembaharuan) dan Pemurnian (Tashfiyah) Islam merupakan dua komponen 

reformasi yang inheren dan wajib dilakukan. Tajdīd memberikan relevansi ajaran 

Islam terhadap tantangan zaman, sementara Pemurnian memastikan integritas dan 

otentisitas ajaran Islam tetap terjaga sesuai dengan sumbernya, Al-Qur’an dan As-

Sunnah, berdasarkan pemahaman Salaf al-ṣāliḥ.    

2. Metodologi Tashfiyah wa Tarbiyah Syaikh Al-Albani dan Syaikh Ali bin Hasan al-

Halabi menyediakan kerangka kerja holistik yang efektif untuk melaksanakan tajdīd. 

Kerangka ini mendiagnosis akar masalah umat sebagai jahl (kebodohan) 

dan wahn (cinta dunia dan takut mati), dan mengusulkan solusi melalui pembersihan 

fundamental dalam Aqidah, Sunnah, Fiqih, dan Tafsir dari segala bentuk 

penyimpangan seperti bid‘ah, taqlid buta, hadits dha’if, dan tafsiran menyimpang.    

3. Implementasi Tarbiyah dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah strategi 

pendidikan untuk melahirkan generasi yang berakhlak Qur’ani, berilmu, dan mampu 

menjadi filter ideologis yang moderat terhadap tantangan global seperti sekularisme, 

liberalisme, dan radikalisme. 

 

BIBLIOGRAFI 

 

Al-Albani, M. N. (1995). Silsilah hadits dhaif dan maudhu’ (Vol. 1). Gema Insani Press. 

Al-Halabi, A. ibn H. (2020). At-tashfiyah wa at-tarbiyah wa atharuhuma fī isti’nāf al-

ḥayāh al-islāmiyyah. Darut Tauhid. 

Al-Madkhali, R. ibn H. (2006). Manhaj al-anbiyā’ fī ad-da‘wah ilā Allāh. Ibnul Jauzi. 

Alu Syaikh, S. ibn ‘A. A. (2018). Syarḥ tsalāthat al-uṣūl. Pustaka Malik Fahd. 

Al-‘Asqalani, I. ibn H. (2019). Fatḥ al-bārī sharḥ ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Ibda’ Lil I‘lam wa 

an-Nasyr. 

Al-Bukhari, M. ibn I. (2019). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ali, H. ibn ‘A. H. (2020). At-tashfiyah wa at-tarbiyah. Pustaka Imam Bukhari. 

Ibn Kathir. (2004). Tafsīr al-Qur’ān al-‘aẓīm. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Yazid. (2016). Syarah ‘aqidah ahl al-sunnah wa al-jamā‘ah. Pustaka Imam Syafi‘i. 

 

 


